# UN MANUSCRITO INÉDITO DEL TEATRO DE SOMBRAS: EL KITĀB AL-RAWŅ AL-WAŅŅĀḤ. ESTUDIO Y EDICIÓN DE ALGUNOS TEXTOS

An unpublished manuscript of shadow play: *Kitāb al-rawḍ al-waddāh*. Study and edition of several texts

Ahmad SHAFIK anouralhouda@hotmail.com Universidad de Oviedo

BIBLID [0544-408X]. (2017) 66; 237-264

**Resumen**: El teatro de sombras en Egipto gozó de una larga vida con períodos razonables de auge y decadencia. Son varias las causas que la crítica ha venido invocando para explicar el precario conocimiento del género, particularmente después del teatro de Ibn Dāniyāl. Esto se debe ante todo a la escasez de obras. El descubrimiento del manuscrito *al-Rawḍ al-waḍḍāḥ* no solo permite sacar a la luz nuevos textos, sino también contribuye a asentar las bases necesarias para trazar una trayectoria certera del teatro de sombras. El presente artículo pretende dos objetivos: reconstituir la historia del género a partir de los títulos conocidos y editar una antología del manuscrito descubierto.

**Abstract**: Shadow play in Egypt enjoyed a long life with logical periods of rise and decline. There are several causes invoked by critics to explain the precarious knowledge about this genre, particularly after the theatre of Ibn Dāniyāl. This is due primarily to the scarcity of works. The discovery of the manuscript *al-Rawd al-waddāḥ* not only allows bringing to light new texts, but also contributes to settle the necessary basis to draw an accurate trajectory of Shadow play. This article seeks to reconstitute the history of the genre from the well-known titles as well as to edit an anthology of the discovered manuscript.

**Palabras clave**: Manuscrito del teatro de sombras. Egipto. Ibn Dāniyāl. Historia. Textos.

Key words: Manuscript of Shadow play. Egypt. Ibn Dāniyāl. History. Texts.

Recibido: 23/05/2016 Aceptado: 05/07/2016

Son evidentes las dificultades que comporta el intento de trazar la historia del teatro de sombras en Egipto. En primer lugar, tal propósito se enfrenta con el desinterés de algunos críticos al considerarlo una manifestación artística marginal y una expresión vulgar de la tradición literaria, indigna de formar parte del monumento cultural de los árabes. Las numerosas etapas oscuras de este arte, nos impiden conocer con suficiente detalle sus representantes, su formación, cultura, lecturas y relaciones literarias. Nuestro empeño, además, puede parecer arriesgado si se tiene en cuenta la escasez de textos como aspecto ineludible para la con-

tinuidad del género<sup>1</sup>. Todos estos inconvenientes acabarían por provocar el derrumbe definitivo del género y por desacreditarlo de forma irremediable. No obstante, fruto de una intensa búsqueda, hemos podido hallar un manuscrito del teatro de sombras, titulado *Kitāb al-rawḍ al-waḍḍāḥ* (El libro del jardín resplandeciente), una gran colección de textos inéditos.

No cabe duda de que en el teatro de sombras, nacido al arrimo de la literatura árabe clásica, se ofrece la celebración de un mundo vivo, habitado por personajes masculinos y femeninos, de alta y baja posición social: reyes, príncipes, caballeros, y junto a ellos, se perfilan las siluetas de humildes profesionales, vendedores ambulantes y parejas felices o desdichados, incluso del mismo sexo —como los que pululan graciosamente por el teatro de Ibn Dāniyāl—². Todos ellos lograron ganarse la simpatía de las multitudes a lo largo de la historia. No una minoría selecta, sino una audiencia amplia, numerosa y variada.

Ahora bien, antes de estudiar la forma y contenido del manuscrito, es imprescindible trazar en etapas el teatro de sombras, con especial mención a los títulos nombrados o citados, para concretar con precisión de qué obras nuevas se compone esta producción manuscrita, tan ingente en cantidad como dilatada en el tiempo.

1. Respecto al material: a) Obras completas: C. Prüffer. "Das Schiffsspiel". Ein Schattenspiel aus Kairo. Munchener Beitrage Zur Kenntnis des Orient, 1906, 154-169, y "Li'b ed-dêr". Ein ägyptisches Schattenspiel. Erlangen: Druck der Univ.-Buchdruckerei von E. Th. Jacob, 1906; P. Kahle, Zur geschichte des arabischen schattenspieles in Egypten. Leipzig: Verlag von Rudolf Haupt, 1909, Das Krokodilspiel (li b al-timsāḥ) ein egyptisches Schattenspiel. Aus den Nachrichten der K. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Philosophisch-historische Klasse, (1915), pp. 277-284 y 288-359, y Der Leuchtturm von Alexandria. Stuttgart: Verlag von W. Kohlhammer, 1930. B) Resúmenes: A. Taymūr. Jayāl al-zill wa-l-lu 'ab wa-l-tamātīl al-muşawwara 'inda al- 'arab. El Cairo: Dār al-Kitāb al-'Arabī, 1957, pp. 19-29. Aparte del trabajo de Taymūr, los estudiosos árabes parten del trabajo de Jacob M. Landau que reúne una suma considerable de datos, Studies in the Arab Theatre and Cinema. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1958. Tr. árabe A. al-Magāzī. Dirāsāt fī l-masrāḥ wal-sīnīmā 'inda al-'arab. El Cairo: al-Hay'a al-Miṣriyya al-'Āmma li-l-Kitāb, 1972. Sobresalen las publicaciones de al-Hay'a al-Miṣriyya al-'Āmma li-Quṣūr al-Taqāfa de El Cairo: F. 'A. Ḥasanyan. Qaşaşuna al-ša'bī, 1996, pp. 123-141; 'A. Ḥ. Yūnis. Jayāl al-zill, 1997, pp. 83-97; I. Ḥamāda. Jayāl al-zill wa-tamtīliyāt Ibn Dāniyāl, 1998, pp. 75-83; 'A. I. Abū Zayd. Tamtiliyyāt jayāl al-zill. El Cairo: Dar al-Ma'ārif, 1999, segundo capítulo, A. Shafik, "Dīwān kadas y la revivificación del teatro de sombras en Egipto". Al-Andalus-Magreb, 22 (2015), pp. 305-342; Nuṣūṣ nādira min masrḥ jayāl alzill (1). Ma'ā 'ard lahaŷāt, wa-amtāl wa-ta 'bīrāt 'āmiyya. Textos raros del teatro de sombras. Recopil., est. y tr. (antología) de A. Shafik. Madrid: Instituto Egipcio de Estudios Islámicos (en prensa).

2. Sobre Ibn Dāniyāl y su teatro, véase L. Guo. *The performing arts in Medieval Islam. Śhadow play and popular poetry in Ibn Dāniyāl's Mamluk Cairo*. Leiden: Brill, 2012; A. Shafik. "Ibn Dāniyāl (646/1248-710/1310): poeta y renovador del teatro de sombras". *Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos*, 61 (2012), pp. 87-111, "Ibn Dāniyāl's shadow plays: The character of Tayf al-Khayāl". *Al-Andalus-Magreb*, 21 (2014), 117-136, "*Dīwān kadas*", pp. 310-312, y "El arte ecuestre en la obra de Ibn Dāniyāl". *Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos*, 65 (2016), pp. 167-186.

#### 1. Etapas del teatro de sombras

#### 1.1. Primera etapa

Dos caminos suelen ofrecerse a quien pretende acercarse a la etapa formativa del género de sombras. O bien consagrarse a la consulta de documentos y archivos de carácter histórico, literario y místico³; o bien rastrear alguna referencia citada en el teatro de sombras a partir del siglo XIII. Así, en plena época mameluca, tras una curiosa experiencia como poeta de la corte, por la que cobró notable fama, Ibn Dāniyāl recibió el encargo de componer piezas de sombras. El literato evoca en el prólogo de su trilogía el declive del género: "Me escribiste [...] diciendo que la gente ha hecho oídos sordos al juego de sombras y dejado de asistir a él debido a su repetición trillada". El vituperio explícito de Ibn Dāniyāl respecto al género no aporta datos de obras ni siquiera una breve referencia.

No obstante, la edición de *Lu'b al-manār* (Pieza del faro) lleva a los estudiosos del teatro a revisar el problema relativo a los textos más antiguos del género<sup>5</sup>. Atendiendo a las marcas textuales que puedan desvelar su datación, la crítica reciente arroja dos momentos como candidatos a la identificación: el siglo XII o XIII, como expone F. Ḥasanīn al tratar principalmente de las cruzadas en Alejandría, por eso lo llaman también *Ḥarb al-'aŷam* (Guerra de los extranjeros), y el siglo XV, conforme defiende 'Anānī, años de guerra entre los mamelucos y los reyes de Chipre y Rodas, concluidos con la conquista de Chipre en 828/1425<sup>6</sup>. Lo cierto es que la visita del viajero tangerino Ibn Baṭūṭṭa (m. 770/1369 o 779/1377) a Egipto, nos ayuda a barajar la fecha de la obra, que parece ser tan antigua como los textos de Ibn Dāniyāl. En la primera visita del viajero tangerino en 726/1326, pudo describir el faro de Alejandría, pero a su vuelta, casi un cuarto de siglo más tarde, en 750/1349, lo encontró: "enteramente derruido hasta el punto de que no era posible ni entrar en él ni llegarse a la puerta". Ateniéndose a la pieza de sombras, se podría resaltar el buen estado del edificio en consonancia con las primeras descrip-

<sup>3.</sup> Sobre las diversas referencias del teatro de sombras, consúltese, S. Moreh. "The shadow play (Khayāl al-zill) in the light of Arabic literatura". Journal of Arabic Literature, 18 (1987), pp. 46-61; A. Shafik. "A vueltas con el teatro de sombras: al-'Āšiq wa-l-ma'ṣūq, una obra olvidada del siglo XIX". Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, 38 (2010), pp. 138-162.

<sup>4.</sup> *Three shadow plays by Muḥammad Ibn Dāniyāl*. Ed. P. Kahle y D. Hopwood, Cambridge: E. J. W. Gibb Memorial Series, 1992, p. 1.

<sup>5.</sup> P. Kahle. *Der Leuchtturm von Alexandria*, texto árabe, pp. 1-55. Los artista del género de sombras suelen emplear el término *lu'b* o *li'bat* para designar las farsas o piezas de sombras, derivado de *l-'-b* (jugar) que significa actuar, interpretar; o en otras palabras, cuando el actor actúa, juega. Respetamos la forma del término acorde a su aparición en los textos reunidos.

<sup>6.</sup> F. Ḥasanayn. *Qaṣaṣūnā al-ša'bī*, p. 132; M. Z. 'Anānī. "Ḥawla jayāl al-zill fī Miṣr". *Al-Kātib*, 202-203 (1978), p. 39.

<sup>7.</sup> Rihlat ibn Baṭūṭṭa. Ed. T. Ḥarb. Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, 1992, vol. I, p. 21; Ibn Baṭṭūṭa. A través del Islam. Tr. S. Fanjul y F. Arbos. Madrid: Alianza, 1987, p. 118.

ciones de Ibn Baṭūṭṭa<sup>8</sup>. A la vista de esta hipótesis, tan nutrida de un fondo histórico se puede deducir un nuevo planteamiento. A mi juicio, cabría pensar que existe un núcleo temático y secciones escritas desde el siglo XIII, a los que los dramaturgos iban interpolando y añadiendo nuevos episodios. Importa no perder de vista que uno de los personajes de *Lu'b al-manār*, llamado Abū l-Qiṭāṭ, entra en escena en 'Aŷīb wa-Garīb, la segunda pieza de Ibn Dāniyāl, lo que viene a señalar su antigüedad<sup>9</sup>.

# 1.2. Segunda etapa

A finales del siglo XIII y principios del siglo XIV, se abre una etapa excepcional del teatro de sombras. En el prólogo con que se inicia la primera pieza de la trilogía dramática, *Tayl al-Jayāl*, Ibn Dāniyāl decide salir en persona a las tablas, bosquejando su perfil de gran maestro de letras. El dramaturgo egipcio lanza duras invectivas al mundillo literario del arte de sombras, expresa su capacidad de innovación y, ante todo, confía su designio al juicio del público: "Me pediste que te compusiera en este género algo original respecto a las figuras del cesto" Fruto de esta actitud, está la célebre trilogía de *Tayf al-Jayāl* (Sombra de la fantasía).

Otro tanto puede decirse del material disponible de esta época hasta bien entrado el siglo XVI. Aunque algunos estudiosos afirman la existencia de otra pieza de la misma etapa, a base de su estilo y contenido, titulada *al-Šayj Ṣāliḥ wa-ŷārīhitu al-Sirr al-Maknūn* (El šayj Ṣāliḥ y su concubina al-Sirr al-Maknūn)<sup>11</sup>, no se ha podido localizar el texto de la obra. Solo nos ha llegado un breve resumen<sup>12</sup>. La obrita ofrece un retrato burlesco de la casta de ulemas de la época mameluca, conocida como *ahl al-'imāma o al-mu'ammamūn* (los que llevan turbantes). En líneas generales, dichos ulemas se granjearon el favor de los egipcios por haber defendido sus derechos contra los abusos de algunos de los emires mamelucos. La pieza se centra en poner de manifiesto a aquellos ulemas trepas que querían alcanzar su objetivo a costa de los principios éticos y morales.

<sup>8.</sup> P. Kahle. Der Leuchtturm von Alexandria, pp. 2-9.

<sup>9.</sup> Three shadow plays, pp. 77-78.

 $<sup>10. \</sup>textit{ Three shadow plays}, p.\ 1.$ 

<sup>11.</sup> Esta pieza dramática no se encuentra en el repertorio de A. Taymūr.

<sup>12.</sup> Para consultar el resumen de la obra, véase 'I. I. Abū Zayd. *Tamtīliyyāt jayāl al-zill*, p. 164; Ḥ. 'Abd al-'Azīz. *Al-Masrḥ al-miṣrī l-ḥadīt.* El Cario: al-Hay'a al-Miṣriyya al-'Āmma li-l-Kitāb, 1997, p. 45. Sobre los ulemas de la época mameluca, consúltese S. 'Ašūr. *al-Muŷtama' al-miṣrī fī 'aṣr salāṭīn al-mamālīk.* El Cairo: Dār al-Naḥḍa al-'Arabiyya, 1992, pp. 35-41; Q. 'A. Qāsim. '*Aṣr salāṭīn al-mamālīk.* El Cairo: al-Hay'a al-'Āmma li-Quṣūr al-Ṭaqāfa, 1999, pp. 172-75.

#### 1.3. Tercera etapa

Comprende los siglos XVI y XVII. La aportación documental más relevante ha sido la de varios eruditos alemanes, de principios del siglo xx. Entre éstos destacan particularmente Paul Kahle, que publicó una serie de obras hasta entonces inéditos, titulada Dīwān kadas. El término de kadas (lit. acumulación) se venía dando desde el siglo XVI al teatro de sombras exclusivamente egipcio, junto a jāyāl al-zill. Los documentos publicados proceden de un particular, un artista de sombras llamado Darwīš, el cual lo había heredado de su padre Ḥasan al-Qaššāš. Se refieren, en su mayoría, a la obra de sombras de Dāwūd al-Manāwī l-'Attār (m. ¿?), máximo representante del teatro de sombras de esta etapa, a su formación cultural, su profesión como herbolario, y fundamentalmente su viaje a Turquía para representar varios espectáculos con motivo de la celebración de la boda del ministro Muḥammad Pacha VII, que gobernó Egipto hasta el año 1611, con la hija del sultán turco Aḥmad I (reinado 1603-1617)<sup>13</sup>. Junto a Dāwūd, aparecen otros nombres, 'Alī Naḥla y Sa'ūd. En el prólogo al Dīwān kadas se hace alusión a estos artistas: "Este es Diván del teatro de sombras (dīwān kadas), son palabras del maestro Sa'ūd, del maestro 'Alī Naḥla y del habilidoso jefe Dāwūd al-'Attār". 14.

Estos tres maestro se convirtieron en los nuevos patriarcas del género, destacaron por cultivar una poesía sencilla, directa, jubilosa y con suprema destreza lingüística. Sus modelos sabían reflejar a la perfección la expresión y el movimiento de los personajes. La lectura del Diván arroja alguna luz sobre el vínculo entre estos intérpretes de sombras. Dāwūd al-Manāwī l-'Aṭṭār fue discípulo selecto del teatro de sombras, encabezado por 'Alī Naḥla, maestro supremo del gremio de artistas. Unos versos del género nos otorgan la siguiente información:

Cuánta poesía y cuánto arte domina al-Manāwī, cuyo mar no conoce límite.

Los parlamentos del teatro de sombras quedan reunidos, mas, en su mayoría, son de Sa'ūd.

Y el literato Naḥla, único de su tiempo, maestro jefe del arte de sombras, pero es superado por Dāwūd<sup>15</sup>.

Las obras de esta etapa se hallan exclusivamente en verso, con especial predilección al zéjel. Las obras editadas son:

<sup>13.</sup> Existe una sola mención del sultán en *Li'b al-manār*, P. Kahle. *Der Leuchtturm*, p. 8. Véase también A. Shafik. "A vueltas con el teatro de sombras", p. 149.

<sup>14.</sup> A. Shafik. " $D\bar{\imath}w\bar{a}n~kadas$ ", p. 323.

<sup>15.</sup> P. Kahle. Der Leuchtturm, p. 12.

a) *Li'b al-manār* (Pieza del faro), mencionada antes. Gira en torno a las cruzadas en Alejandría. Ofrece un interesante retrato paisajístico del puerto, faro, mar, ciudadela, barcos, etc. Es una exhortación al esfuerzo bélico contra el enemigo extranjero.

b) *Li'b al-timsāḥ* (Pieza del cocodrilo), considerada la obra más apreciada por los amantes del teatro de sombras, gracias a su antigüedad y la belleza estilística de sus zéjeles. Trata de un humilde campesino, incapaz de sacar provecho de su tierra, por tanto, cambia de profesión y se pone a trabajar como pescador. Sin embargo, por desconocer los principios de la pesca y por haber hecho caso omiso a los maestros de profesión, se lo traga un cocodrilo. Esta obra se conoce también como *Ḥusn zannī* (Buena opinión), en su versión moderna de finales del siglo XIX.

### 1.4. Cuarta etapa

En la segunda mitad del siglo XIX y a principios del siglo XX, tras un olvido de casi dos siglos, el teatro de sombras vuelve a ver una época de resplandor, gracias a los esfuerzos de un argelino, residente en Egipto, llamado Hasan (m. alrededor de 1902), conocido como al-Qaššāš o el recopilador en referencia a su labor de coleccionar piezas de sombras. Este personaje se interesó por este género hasta el punto de convertirse en el más célebre de todo el gremio, y poder llegar a representar su obra delante de al-Jīdawī Tawfīq Pāšā (1879-1892) en Hilwān, al sur de El Cairo 16. Al-Qaššāš decidió seguir de cerca el arquetipo establecido por sus antecesores, sin intercalar motivos novedosos que den a su obra una andadura propia ni en sustancia ni en trama. Aunque faltan más datos de esta etapa, que el manuscrito de *al-Rawd al-waddāh* viene a completar, disponemos de un material valioso del género. En 1905, el orientalista alemán, C. Prüfer recopiló dos piezas de sombras de variada extensión de boca de los compañeros de al-Qaššāš. Son las siguientes 17:

a) *Li 'b al-dīr* (Pieza del monasterio), conocida también como *'Alam y Ta 'ādir*. Es una obra muy larga, protagonizada por la bella copta 'Alam y el musulmán Ta 'ādir, procedente de Irak. Ante los intentos de flirteo de Ta 'ādīr, 'Alam toma la iniciativa, declara sus sentimientos y ofrece libremente su amor. Pero Ta 'ādīr excusa tales proposiciones, actitud que lleva a 'Alam a ponerle las cosas difíciles. Tras varios intentos de reconciliación, los dos terminan casándose. En esta pieza, los artistas se valen de un vocabulario disémico, alusivo, heredero del teatro de Ibn Dāniyāl. Aparte de ofrecer rasgos de la vida cotidiana egipcia —perfil de cu-

```
16. A. Shafik. "Dīwān kadas", p. 330.
17. C. Prüffer. "Das Schiffsspiel", pp. 154-169 y "Li'b ed-dêr", p. 1906.
```

ras, vendedores ambulantes y personajes variopintos, preparativos de boda, descripción del monasterio, baños, camino de La Meca, etc.— es una reflexión crítica y consciente sobre la relación entre coptos y musulmanes, lanzada principalmente por 'Alam y su padre, el sacerdote Minaŷŷī.

b) *Li'b al-markib* o *al-Śūnī* (Pieza de la barca). Tiene una trama muy sencilla. Se trata de breves parlamentos entre los pasajeros y la tripulación de un velero. Su riqueza consiste en el manejo de diversos dialectos como el marroquí y el bereber, incluso el turco. Al insertar la realidad de la calle y de las rutas de viaje, penetra en el relato la verdad del idioma, aunque fuese de forma cómica.

En plena efervescencia del género, el erudito egipcio Aḥmad Taymūr se limita a resumir el contenido de 12 piezas de sombras, las cuales llegó a presenciar personalmente. Aparte de los citados antes, como 'Alam y Ta'ādīr, al-Timsāḥ y al-Šūnī, expone también: al-Ḥaŷŷiyya (Peregrinación), al-Ḥammām (Baño), al-Tiyātrū (Teatro), Abū Ŷa'far, al-Qahwa (Cafetería), al-Šayj Sumaysim, al-Awwalānī (Primero), al-'Aŷā'ib (Maravillas), Ḥarb al-sūdān (Guerra de Sudán)<sup>18</sup>.

#### 2. DESCRIPCIÓN DEL MANUSCRITO

Una vez trazadas las cuatro etapas principales del teatro de sombras, me ocuparé en este apartado de hacer una descripción del único manuscrito que actualmente se conserva de Kitāb al-rawd al-waddāḥ. El manuscrito pertenece a Dār al-Kutub al-Mişriyyā (El Cairo), núm. 785/š 'ir Taymūr. Consta de 300 folios, con numeración arábigo-índica, sin estar divido en verso y reverso. El manuscrito está divido en dos partes: la primera comprende los folios (1-157); la segunda, (165-300); y en las planas (158-164) solo figuran sellos de Dār al-Kutub. Las dimensiones del manuscrito son de 11 x 23 cm. El tipo de letra es cursiva. Se advierten algunas correcciones de carácter meramente ortográfico. No figura la datación del manuscrito ni el nombre del copista. Toda la obra está escrita en verso. El título aparece entero en el primer folio que precede el texto, a modo de portada, Kitāb al-rawd al-waddāḥ fī tahānī l-afrāḥ al-musammà bi-iŷtimā 'al-šaml fī fann jayāl al-zill (El libro del jardín resplandeciente relativo a la felicitación de bodas, llamado la reunificación del arte de sombras). Y abajo del título de la obra, se encuentran los siguientes versos declamados por el presentador o al-muqaddim, quien inicia la obra:

18. A. Taymūr. Jayāl, pp. 23-29. Véase también F. Ḥasanayn. Qaṣaṣuna, pp. 123-141; 'A. Ḥ. Yūnis. Jayāl al-zill, pp. 83-97. Menos las últimas tres, el manuscrito recoge el resto de los textos que estudiaremos más tarde. Respecto a al-Awwalānī trata de situaciones cómicas entre un turco y un beréber por el descuido de proteger la pesca; al-'Aŷā'ib habla de un pescador llamado al-Garrāf, el cual llegó a conocer las maravillas del mar y ver toda clase de fauna marina, pero es desafortunado en la pesca.

Siempre te guardas del teatro de sombras, oh aquel que se escabulle y duerme, despiértate. Maravillas son sus burlas y veras y expresiones que se parecen a los sueños. El escenario se halla velado tras la pantalla, y los personajes actúan ante el público, unos se reúnen a un lado, y otros se apartan. Y todos cantan la habilidad del artista, mientras el escenario vive y no deja de existir.

#### 2.1. Datación del manuscrito

Aunque no hay ningún indicio en la obra que pueda arrojar luz sobre la cronología del manuscrito, la mención del nombre del argelino Ḥasan al-Qaššāš, muerto a principios del siglo XX, y su hijo Darwīs<sup>19</sup>, dos referencias necesarias en el desarrollo final del género de sombras, nos autoriza a suponer que esta colección de textos fue recopilada en el segundo decenio del siglo xx. Prueba de ello, son las palabras del erudito egipcio Aḥmad Taymūr (m. 1930), el que tenía guardado el manuscrito en su colección particular: "El último que llegamos a conocer, al-Ḥāŷŷ Ḥasan al-Qaššāš, continuador del arte de sombras al estilo de los antiguos, conocido por la perfección al componer los zéjeles y en confeccionar las figuras de sombras. Siguió su camino, el maestro Darwīš, su hijo"<sup>20</sup>.

Teniendo en consideración esta fecha aproximada del manuscrito, toda especulación sobre la fecha de los textos de sombras debería basarse fundamentales en el colofón final de cada obra, donde figura el nombre del verdadero autor. La única fecha contenida en el cuerpo de la obra es 807/1404, concerniente al último zéjel. Después del tradicional prólogo inaugural, en alabanza al Profeta, el poeta dice:

Después del año ochocientos siete, he llegado y entrado, oh respetable, y los eunucos se pusieron a llorar<sup>21</sup>.

*Harb al-sūdān* gira en torno a la reconquista de Sudán por parte de las fuerzas anglo-egipcias, tras la revolución del movimiento mahdista, iniciada en 1881 y concluida en 1899.

<sup>19.</sup> Ms, fols, 207, 209 (Ḥasan); 242 (el hijo).

<sup>20.</sup> A. Taymūr. Jayāl al-zill, p. 19.

<sup>21.</sup> Ms, fol. 286.

#### 2.2. Contenido del manuscrito

No existe un orden sucesivo de los textos, más bien una misma obra se encuentra esparcida a lo largo de los folios. En este apartado se presentan los textos siguiendo, en la medida de lo posible, su orden de aparición en el manuscrito de acuerdo con el siguiente esquema:

### A) Prólogo

—ff. 1-2, 202-210, 226-229, 249-257. *Al-istiftāḥ* o *al-istihlāl* (prólogo), declamado por *al-muqaddim* (relator, narrador)<sup>22</sup>. Este se encarga de presentar la pieza teatral al público, relatar los episodios contados de la acción y dar entrada a los personajes y a la música de la orquesta. El discurso inaugural se enfoca en alabar al Profeta y sus compañeros, saludar a la audiencia y describir *al-qawṣra* una clase de frontón adornado, minuciosamente ejecutado, en el cual se cuelgan farolillos y candiles. El mismo prólogo suele ser una estrofa repetida en varias obras.

—ff. 58-60. *Al-istiqbāla al-masīḥiyya* (Recibimiento conforme a la tradición cristina). Se enfoca en la alabanza de 'Īsà (Jesús) y en destacar sus milagros, con clara referencia coránica.

# B) Piezas de sombras (lu 'bāt jayāl al-zill)

—ff. 2, 4-25, 58-143, 166-190, 212-218, 249-261, 262-66. *Lu'bat 'Alam wa-Ta'ādīr* (Pieza de 'Alam y Ta'ādīr), es otra versión de la historia de amor entre 'Alam y Ta'ādīr. Es la obra más sonada del teatro de sombras egipcio. Conforme expone Aḥmad Ṭaymūr: "Se representaba en las cafeterías, bien repartida en siete noches. Pero, en las bodas, no cantaban todos los zéjeles, ni ponían en escena todos los números. Contiene 160 figuras: personas, animales, árboles, plantas y edificios''<sup>23</sup>. En líneas generales, se respeta la versión recopilada por Prüfer sin contemplar la diferencia entre las religiones. Aporta más personajes para imprimir mayor comicidad a la historia, en particular la figura del médico del manicomio, que trataba a Ta'ādīr al volverse loco por amor. El examen de esta obra nos pone de relieve que esta pieza teatral remonta al siglo XVI, gracias a la mención del nombre de Dāwūd al-'Aṭṭār.

Temas secundarios:

- —ff. 76-80, 134-140. Botánica. Debido a la dedicación de algunos intérpretes a la profesión de herbolario.
  - -ff. 80-81, 140-143. Mención de diversas aves.
  - —ff. 178-180. Calendarios: días de la semana, meses árabes, coptos, siriacos.

<sup>22.</sup> A. Taymūr. Jayāl al-zill, p. 20; A. Shafik. "A vueltas con el teatro de sombras", p. 161.

<sup>23.</sup> A. Taymūr. Jayāl al-zill, pp. 23-24.

—ff. 180-188. Temas islámicos: conocimiento de la fe, el Islam y sus pilares, la ley religiosa, los nombres de los líderes de las cuatro escuelas jurídicas, la ablución, sus reglas y hacer abluciones con arena a falta de agua (tayammum), datos acerca de los célebres imanes del Islam, número de los azoras coránicas, nombres de los célebres almocríes.

- -ff. 189-190. Ciencia y medicina.
- —ff. 212-218. Crítica al matrimonio.
- —ff. 3-4. *Lu'bat al-qahwà* (Pieza del café). Trata de escenas de corta duración y de tono humorístico entre dos personajes: Abū Ḥirdān, un mujeriego, y Abū Qarāmit, amante de imberbes<sup>24</sup>.
- —ff. 47-52, 204-207, 218-226. *Lu'bat al-timsāḥ* (Pieza del cocodrilo), su versión moderna se conoce como *ḥusn zannī* (buena opinión), aparece también bajo el título *zaŷal naṣīḥa wa-adab* 'zéjel de consejos y cortesía'. Son textos muy similares a los de la tercera etapa, salvo la versión moderna que aquí solo aparece en verso.
- —ff. 116-119. Lu 'bat ḥīlat al-magribī (Pieza del ardid del magrebí), conocida también como lu 'bat al-ḥammām (pieza del baño). Párrafos de esta obrita suelen aparecer intercalados en otras dos más largas: Husn zannī y 'Alam wa-Ta'ādīr. En la primera, el magrebí hace las veces de un mago para sacar al campesino de la boca del cocodrilo; mientras en la segunda busca suavizar el corazón de 'Alam hacia su amado.
- —ff. 191-198. *Lu 'bat al-ḥaŷŷiyya*, (Pieza de la peregrinación), conocida también como *zaŷal fī waṣf darb al-Ḥiŷāz* (zéjel sobre la descripción del camino de El Hiyaz). Obrita representada para celebrar la peregrinación a La Meca, y a veces se introduce en la pieza de 'Alam y Ta'ādir con motivo del viaje de los protagonistas al mismo lugar, como colofón a la obra.
- —ff. 210-212. *Lu'bat al-manār* (Pieza del faro). Es una parodia de la versión original, convirtiendo la guerra entre musulmanes y cristianos en guerra jocosa entre pervertidos de árabes y occidentales.
- —ff. 229-235, 266-282. *Lu'bat al-Qibs wa-l-Qūr* (Pieza de al-Qibs y al-Qūr). Es una obrita conocida también como *lu'bat Abū Ŷa'far*. Aḥmad Taymūr resume el contenido con las siguientes palabras: "Contiene 50 figuras, protagonizada por un personaje alto, cuyo nombre es Ŷa'far y conocido como 'Amrūs, y otro bajito, llamado al-Ibs o al-qibs, conocido como Zu'rub. Son dos rivales en perpetua enemistad. No dejan de pelearse hasta que al-Ibs mata a Abū Ŷa'far. Le preparan

un funeral, como suelen hacer en Egipto, donde se realiza una expiación (al-kaffāra) y traen a los almocríes (al-qurrā')"<sup>25</sup>.

- —ff. 236-239. *Lu'bat al-šayj Sumaysm* (Pieza del šayj Sumaysm). Trata de Sumaysm, un viajero incansable, acostumbrado a plantar la tienda de su compañía todas las épocas del año en un lugar diferente. Cierto día, sale al escenario una vendedora de verduras que compra aquel lugar y le impide plantarse allí. Aunque el šayj se enamora de ella perdidamente, no deja de resaltar sus defectos y lamentarse por su incapacidad de abandonarla.
- C) Zéjeles de temas islámicos (azŷāl islāmiyya):
- —ff. 23-25. *Istiqbāla luzūm šahr ramadān al-mu 'azzam* (Recibimiento necesario del venerado mes de Ramadán).
- —ff. 26-29. *Zaŷal fī madh al-aḥsanayin* (Zéjel de alabanza a al-aḥsanayin), en referencia a los nietos del Profeta, al-Ḥasan y al-Ḥusayn.
- —ff. 29-36. *Zaŷal fī madḥ Zaynab bint al-imām 'Alī* (Zéjel de alabanza a Zaynab hija de 'Alī').
- —ff. 36-43. *Zaŷal fī karāmāt Abū l-'Ilà* (Zéjel sobre los carismas de Abū l-'Ilà). Trata de Ḥusayn Abū 'Alī (m. 891/1486), un santo egipcio, conocido como sultán Abū l-'Ilā', cuyo mausoleo se encuentra en Bulāq, El Cairo antiguo<sup>26</sup>.
- —ff. 52-55. Zaŷal min kalām ibn Ḥassān (Zéjel sobre las palabras de Ibn Ḥassān), trata de varios consejos en relación con la estricta observación de la práctica islámica.
- —ff. 148-150. *Madḥ al-maḥbūb* (Alabanza del bien amado). Son versos de alabanza dirigidos al Profeta.
  - —ff. 198-199. Zaŷal fī ṭarīq al-ṣūfiyya (Zéjel acerca de la vía sufí).
  - —ff. 200-202. Zaŷal fī arkān al-islām (Zéjel acerca de los pilares del islam).
- D) Zéjeles de amor (azŷāl fī al-'išq)
  - —ff. 55-58. Su comienzo: Ya nasīm al-subḥ... (Brisa de la mañana).
- —ff. 104-106, 156-157. *Zaŷal al-sab' talsun* y también llamado *sitta alsun* (Zéjel de siete lenguas o ...seis lenguas). El poeta suele emplear términos de diversos idiomas, junto al árabe, el turco, el beréber, el persa, el siriaco.
- —ff. 143-148, 150-155. Zaŷal dūr 'āqil wa-dūr maŷnūn (Zéjel: turno de un cuerdo y otro de un loco). En este tipo de poemas, el cuerdo suele recitar versos de amor, mientras el loco habla de hazañas imaginarias de insectos, pájaros y bestias.

<sup>25.</sup> A. Taymūr. Jayāl al-zill, p. 25.

<sup>26.</sup> Sobre su biografía, véase al-Ša'rāwī. *Al-Ṭabaqāt al-kubrà*. Ed. Jalīl al-Manṣūr. Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyya, 1997, n° 323, pp. 403-04.

—ff. 286-300. *Zaŷal al-gazāl* (Zéjel de la gacela). Un largo zéjel de amor que incluye varios temas:

- -ff. 286. Alabanza al Profeta.
- —ff. 286-287. Virtud de algunos azoras del Corán como: *al-Wāqi 'a* (El acontecimiento), nº 56; *al-Naŷm* (La estrella), nº 53, *al-An 'ām* (Los rebaños), nº 6.
  - -ff. 288-289. Competencia del buen poeta.
  - —ff. 290. Competencia del versado en gramática.
  - —ff. 290. Reglas de la cortesía.
- —ff. 290-291. Conocimiento de los profetas y los imanes de las cuatro escuelas jurídicas.
- —ff. 291-294. Interpretación de los pilares del islam conforme a al-Šāfí'ī (m. 204-820).
- —ff. 294-295. Trata algunos valores: sinceridad en hechos y palabras, ciencia, justicia, buena conducta de los maestros.
- —ff. 295-296. Interpretación de los atributos (*al-ṣifāt*), conforme a la teología aš ariyya.
  - —ff. 296-300. Cuestiones generales sobre el Islam.

# E) Temas variados

- —ff. 235-236. *Bullayq zamm al-'arūs* (Zéjel sobre la mofa de la novia). Trata de los rasgos físicos de la novia de modo grotesco.
  - —ff. 239-247. Invectiva contra el intérprete de sombras Ḥasan al-Qaššāš.
  - —ff. 247-249. Invectiva contra el astuto.
  - —ff. 261-262. Crítica a la vejez.

En este contexto, cabría recordar que, además del predominio del zéjel, se cultivan otros géneros poéticos, como *al-mujammas* (quinteto), *bullayq* (término empleado por los egipcios para los zéjeles de carácter erótico y licencioso), *daw-bayt* (dístico)<sup>27</sup>.

### 2.3. Representantes del género y su cultura

En orden cronológico, aparecen los nombres de 'Alī Naḥla y al-'Aṭṭār, artistas de los siglos XVI y XVII<sup>28</sup>. Junto a ambos, el manuscrito recoge nombres de otros intérpretes de sombras, que fueron coetáneos de Ḥasan al-Qaššāš y su hijo Darwīš<sup>29</sup>, a saber, de los siglos XIX y XX. Ellos son: Aḥmad ibn Muḥammad, familia de Ḥassān, Bal'ūṭī, Aḥmad 'Aqīda al-Darwīš, 'Affān, Mūsà al-Darrā', Zayd ibn

<sup>27.</sup> Ms, fols. 12-14, 19-23 (mujammas); 95-100, 118-119, 132-134, 210-11, 235-37 (bullayq); 211-12 (dawbayt).

<sup>28.</sup> Ms, fols. 81, 157, 166, 176, 232 (Dāwūd); 190, 199 ('Alī Naḥla).

<sup>29.</sup> Ms, fols. 62, 64, 207, 209 (Ḥasan), 132 (Darwīš).

Zahrān<sup>30</sup>. Además, aparece el nombre de un diseñador de figuras de sombras, se llama Aḥmad Ibrāhīm al-A'raŷ<sup>31</sup>. Parece ser que la relación entre estos intérpretes no fue la más idónea. Muy revelador a este respecto es el zéjel, escrito para poner al descubierto a Ḥasan al-Qaššāš, ya célebre artista de sombras, pero odiado por colegas del gremio:

No se acuerda cuando entró en el gremio y vino al maestro arrastrado y humillado, llorando, y por sus ojos corrían las lágrimas Cuando le vio el maestro dijo: «Es pobre». Después dijo [al-Qaššāš]: «Necesitado, me dirijo a ti, señor mío, por nuestro Profeta, el Enviado. Mi intención es ser uno de los tuyos en el gremio, acéptame porque soy pobre. Es cierto, y dame, por favor, el libro de 'Antar<sup>32</sup>. porque abandoné el Corán debido a mi ignorancia». Tras contar su historia al maestro, aclarar el asunto y expresar su queja. Compañeros, el maestro es noble y excelente persona, caballero, generoso y hombre de buena familia. Dijo: «Compañeros, soy vuestro siervo, agradecido y mi recompensa será de Dios». Gracias a la amabilidad del maestro, reunió a todos los hermanos, seguidos por este pobre hombre. Y les dijo: «Éste os acompañará, y el sustento procede del Generoso, el Remunerador»<sup>33</sup>.

El texto explica la corta estima en que los compañeros le tienen como profesional del género. Haciendo uso de su apellido al-Qaššāš, derivado de *qašš* 'reunir, recoger, recolectar', Mūsà al-Darrā' lanza duras críticas contra él:

Cuando vino a visitarme y vio a las figuras de sombras, se volvió loco al descubrir tantos accesorios.

<sup>30.</sup> Ms, fols. 8, 12, 36, 129 (Aḥmad); 52, 54, 58, 197, 260 (Ḥassān); 95 (Balʿūṭī); 265 ('Aqīda); 149 ('Affān); 245 (Mūsà); 272 (Zayd).

<sup>31.</sup> Ms, fol. 54.

<sup>32. &#</sup>x27;Antar ibn Šaddād (m. 608), poeta y guerrero preislámico, autor de un célebre poema colgante o *mu'alaqa*, véase al-Iṣfahānī. *Kitāb al-agānī*. Ed. I. 'Abbās. Beirut: Dār Ṣādir , 2008, vol. VIII, p. 168, nº 53

Compuso los poemas a base de lo recogido ( $qu \bar{s} \bar{a} \bar{s}$ ) de mí, y no dejó de recolectar los restos de las mentes<sup>34</sup>.

¿Cuál era, pues, la cultura de los escritores de sombras que aparecen en *Rawdat al-afrāḥ*? Teniendo en cuenta que el manuscrito contiene textos de un periodo bastante extendido, puede decirse, simplificando mucho, que se basa en cuatro ejes fundamentales:

- a) Continuar la tradición del gremio de artistas de sombras, representada en el legado familiar (Zagbar, Ḥassān, Qaššāš y sus descendientes), y de modo especial, en el teatro de Ibn Dāniyāl, y posteriormente, la generación protagonizada por Dāwūd al-'Aṭṭār³5.
- b) Un autodidactismo gracias al cual los escritores de sombras adquirieron un aceptable conocimiento de la literatura árabe, especialmente la poesía.
- c) Más allá de las manifestaciones literarias, se aprecia la tradición oral y folclórica, amén de toda clase de prácticas sociales y usos cotidianos: la germanía, chistes, refranero popular, pullas, los tópicos de la lengua hablada, juramentos e imprecaciones, tacos, etc. La realidad vivida en las calles, zocos, plazas, cafeterías, incluso las tabernas, encontró un campo abierto para manifestarse con completa libertad.
- d) Una visión más amplia del islam que no se limita a la mera ortodoxia, sino que incluye también la dimensión espiritual, empleando a menudo terminología propia de la tradición sufí. Valgan como ejemplo los siguientes versos:

Alabado sea Dios, Quien ha instituido para los verídicos (*ahl al-ḥaqīqa*) la vía (*al-ṭarīqa*) como prueba, la ley religiosa (*al-šarī* 'a) para la unicidad (*al-ṭawḥīd*), y particulariza a los gnósticos (*ahl al-ma* 'rifa) con el Corán<sup>36</sup>.

En alusión a la ciencia infusa, el poeta dice:

Revélanos lo que tienes guardado en tu pecho

<sup>33.</sup> Ms, fol. 244.

<sup>34.</sup> Ms, fol. 242.

<sup>35.</sup> La familia Zagbar se halla mencionado en la poesía de Ibn Dāniyāl. *Al-Mujtār min ši'r ibn Dāniyāl... ijtiyār Ṣalāḥ al-Dīn b. Aybak al-Ṣafadī*. Ed. M. N. al-Dulaymī. Mosul: Maktabat Bassām, 1978. nº 160. línea 15.

<sup>36.</sup> Ms, fol. 198-99. Šarī 'a se aplica a las obligaciones externas (taklīf al-zawāhir), ṭarīqa (camino), purificación de las consciencias, y ḥaqīqa (Realidad), visión del Real en las manifestaciones externas, véase Ibn 'Aŷība. Mi 'rāŷ al-ṭašawwuf ilà ḥaqā 'iq al-ṭaṣawwuf. Ed. M. al-Bayrūtī. Damasco: Dār al-Bayrūtī, 2004, p. 72

acerca de la ciencia, conocimiento, sabiduría y lo que Dios te había otorgado al corazón y susurrado en tu secreto<sup>37</sup>.

Estos ejes son perfectamente aplicables a los escritores de sombras del manuscrito descubierto, con referencia especial a los maestros de los siglos XVI y XVII, como 'Alī Naḥla y al-'Aṭṭār, que brindaron una fuente inagotable de temas y personajes a los escritores posteriores.

A continuación, el siguiente cuadro muestra los títulos de las piezas de sombras de los cuales tenemos noticia. Son los siguientes:

| Autor                                    | Obra                                             | Fuente                              | siglo    |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------|----------|
|                                          | Li'b al-manār                                    | Dīwān kadas                         | XIII-XIV |
| Ibn Dāniyāl                              | Trilogía de <i>Ṭayf al-Jayāl</i>                 | Obra publicada                      | XIV      |
|                                          | al-šayj Ṭāliḥ wa-ŷārīatuhuh<br>al-sirr al-maknūn | Resumen                             | XIV-XV   |
| Dāwūd al-'Aṭṭār<br>y otros <sup>38</sup> | Li 'b al-manār (ampliada)<br>Li 'b al-timsāḥ     | Dīwān kadas<br>al-Rawḍ<br>al-waḍḍāḥ | XVI-XVII |
| Dāwūd al-'Aṭṭār<br>y otros               | ʻAlam wa-Taʻādir                                 | al-Rawḍ<br>al-waḍḍāḥ<br>Dictada     | XVI-XVII |
|                                          | Luʻbat al-qahwà                                  | al-Rawḍ<br>al-waḍḍāḥ                | XX       |
|                                          | Luʻbat ḥīlat al-magribī                          | al-Rawḍ<br>al-waḍḍāḥ                | XX       |
|                                          | Lu 'bat al-ḥaŷŷiyya                              | al-Rawḍ<br>al-waḍḍāḥ                | XX       |
|                                          | Luʻbat al-Qibs y al-Qūr                          | al-Rawḍ<br>al-waḍḍāḥ                | XX       |
|                                          | Luʻbat al-šayj Sumaysm                           | al-Rawḍ<br>al-waḍḍāḥ                | XX       |
|                                          | Luʻbat al-markib                                 | Dictada                             | XX       |
|                                          | Luʻbat al-awwalānī                               | Resumen                             | XX       |

<sup>37.</sup> Ms, fol. 178.

 $\it MEAH, SECCIÓN$ ÁRABE-ISLAM [0544-408X] 66 (2017), 237-264

<sup>38.</sup> El término «otros», quiere decir que la obra ha sido objeto de refundaciones a partir del siglo XVI, incluso antes.

| <br>Luʻbat al-tiyātrū    | Resumen | XX |
|--------------------------|---------|----|
| <br>Lu'bat al-'aŷā'ib    | Resumen | XX |
| <br>Luʻbat ḥarb al-Sūdān | Resumen | XX |

#### 3. EDICIÓN CRÍTICA (ANTOLOGÍA)

En el siguiente apartado, se ha atendido al interés específico de algunos zéjeles, para ilustrar así, en su materialidad original, unos cuantos motivos o tópicos, de manera que a través de ellos se puede rastrear la evolución del género de sombras en Egipto<sup>39</sup>:

39. Debido al espacio del artículo, solo se menciona la temática. El primer zéjel alaba la figura de Jesús; el segundo la ruta hacia La Meca; y el último, el amor.

40. الاستقبالة في مصطلحات المسرح الظلي بمعنى الاستقتاح أو الاستهلال. [14. إشارة قرآنية: «... أنّي أخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطّين كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُحُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِنْنِ اللَّهِ ۖ وَأَبْرِئُ الْأَكْمَهَ وَالْأَبْرَصَ وَأُخْبِي الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللَّهِ وَاَنْبَتُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَتَخْرُونَ فِي بَيُوتِكُمْ» [آل عمران: 94] وانظر أَيضا [المائدة: 110]. وفي الانجيل أشارات عديدة، فيما يخص معجزات شفاء الأمراض، انظر مثلا متى 8: 41، 20: 29-34؛ مرقس 1: 45.40 (10: 24.26) لوقا 5: 12-16، 18: 48-35 بوحنا 9: 1-38. وعن معجزات إحياء الموتى، متى 9: 18-29، مرقس 5: 12-44 لوقا 7: 11-15، 18: 54.40 بوحنا 11: 41-11، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10، 18: 41-10،

42. المسيح لقب عيسى. هو المَمْسُوح بمثل الدُّهْن وبالبركة ليكون مَلِكًا أَو نَبيًّا، وهذه من عادات اليهود والنَّصارى، في تعريف الكمان استخدمنا *المعجم الوسيط*. القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، 2004.

ي لعربيت المتلفات السخدمات المتعجم المؤسيط المتاهرة، المنتبه السروى الد. 43. الشَّطِيح: الذي لايقدر على القيام. 44. يظهر رقم صفحة المخطوطة دائما بين معكوفتين. 45. إشارة إلى الآية: «...وَأُحْيِي المَوْتَى بِإِذْنِ اللَّمِ...» [آل عمران: 49].

46. ينين أي يَأنّ: تأوّه ألمًا بصَوّتٍ عميّقَ وشَكوى متواصلة.

MEAH, SECCIÓN ÁRABE-ISLAM [0544-408X] 66 (2017), 237-264

ماتَت ولم أقْدر أطيق الفُـــراق في مَقْصَدي تَحَيَّر والفُؤاد يَسْتَريــح قام قامَتُه عيسى لِمُدي العِظـام قامَت بِإذن الله بَدَنَها صَديـــــح

دور
وكَمْ لِعِيسى الْحَيِّ مِنْ مُعْجِ نِ اللهِ عَمَا قَدْ سَمِعَنا في الْكِتاب والسَّدُروس
كانَت تِجِي لَهُ النَّاسِ بِالقُماشِ الْكَثْيرِ يَصْبَغ لَهُم في الْمَاء جَميع الجُنوس 48 من خابِية واحِده صَبغ يا هُمام سَبْعة مِنْ الأَلُوان شَيق النَّف وسو 49 وكَمْ مَن مَعاجِز لِلْحَيِّ عِيسى المَسيح 50 مِن مَعاجِز لِلْحَيِّ عِيسى المَسيح 50 مِن

[60] مِنْ مُعْجِز اتِه قَدْ تَكَلِّم جَنيـــــن فِي بَطْن أُمّه بِاللِسان الفَصيــــح<sup>51</sup> . . .

دور والعَذْرَة نالَت جَميع القُبول لَمّا أراد الحَقُّ رَبّ العِباد الدَّقُ الْ العِبالِمَسِياد أَنْعَم عَلِيها رَبُّها بِالمَسِيات فِيْم الشَّرْف هَذا تَمام المُللِم المُللِم وعُمْران أبيها تَوسَل وقال وقال المّا رأى عِيسى بِطُرُق الرَّشاد الله فَانَت وسادَت بِالمَسيح ابْنَها والمَقْق الرَّفَع المَسياح والمَقَ اللهُ فَاللهُ الله ودِينه صَحيح والفَضْل الله ودِينه صَحيح والفَصْل والفَصْل الله ودِينه صَحيح والفَصْل الله ودِينه والفَصْل الله ودينه والمُنْ الله ودينه والفَصْل الله ودينه والفَصْل الله ودينه والمَنْ الله ودينه والمُنْ الله ودينه والفَصْل الله ودينه والفَصْل الله ودينه ولينه والمُنْ الله ودينه والفَصْل الله والفِصْل الله والفَصْل الله والفِصْل الله والفَصْل الله والفِصْل الله والفَصْل الله والفَصْل

47. انظر القصة عند النويري نهاية الأرب في فنون الأدب. تحقيق مفيد قميحة. بيروت: دار الكتب العلمية، 2004، 179/14؛ الدميري. حياة الحيوان الكبرى. تحقيق إبر اهيم صالح. دمشق: دار البشائر، 2005، 1917. 48. وردت معجزّة صبغة النّياب بمختلف الألوان في تُفسير القرطبي لسورة [آل عمران: 49]، *الجامع لأحكام القرآن.* تحقيق عبد المحسن التركي. بيروت: مؤسسة الرسالة، 2006، 149/5. 49. الخانِيَةُ: جرَّة عظيمة، وعاءٌ يُحفظ فيه الماء. الهُمَام. عظيم الهَمَّة، السيِّهُ الشجاعُ السَّخيُّ. 50. فيما يخص لفظ المسيح الحي من الكتاب والسنة. أية: «...وَمَا قَتْلُوهُ وَمَا صَلَّبُوهُ وَلَكِن شَبَّةَ لَهُمْ... بَلُ رَفَعِهُ اللَّهُ اللَّهِ...» (النساء: 157-158). وفي الصحيحين: «والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً مقسطاً فيكسر ...»، البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، رقم 3448؛ مسلم، كتاب الإيمان، رقم 155. اعتمدنا على موسوعة الحديث الشريف. الكتب الستة. إعداد آل الشيخ صالح عبد العزيز إبر اهيم. السعودية: دار السلام للطباعة، 2000. 51. إشارة إلى الآية: «وَيُكَلُمُ النَّاسَ فِي الْمُهْدِ وَكَهْلا وَمِنَ الصَّالِحِينَ» [آل عمران: 46]. 52. العذرة اسم علم مؤنث عربي محرَّف عامي عن "عذراء". وهي الفتاة البكر التي لم تتزوَّج ولم تنجب. وتشتهر 

# حمل زجل في وصف درب الحجاز 55

المطلع يقول [191] يا مَنْ صَبَح في حُبّ طَه رَهي نام وَيمْتَلِك أَمْلاك وأَمُوال كَثي ر ويَنْكَتِب مَعَهُم ويَنْفق جَمي على ما يَمْلُك في حُبّ طَه البَشير ويَنْعَاقِب مَعَهُم ويَنْفق جَمي ويُشاهِد البَيْت والمَقام السَّعيد ويشاهِد البَيْت والمَقام السَّعيد ويشاهِد البَيْت في خُلُلَ مِنْ حَرير ويَحْضَر الوَقْف نَهار الجَبِـــل والنَّاس يُقولوا الْعَفو يا ذا الجَــلالُ<sup>56</sup> والحَقّ مِنْ فَضْلِه ومِنْ رَحْمَتِـــه يَمْحو الخَطايا والذُّنوب الثَّقـــال مَنْ بَعْد مَدْحي في النَّبي صِرت أقول يا مَنْ صِبح في دى المَقام السَّعيد كَلامٌ صَحيح في وَصْف دَرْب (الحِجاز) والنَّوق بِتَطوي في قَريب مَع بَعيد<sup>57</sup> قَعدوا ثَلاث أيّام سِوى يا رَفيــــق والحَجّ نال قَصْدَه وكَمِل المُــراد رَكَب الصّعيدي جامِع المَغْرِبـــي والحَجّ أقْبُل من جِمِيع البَــــلاد واللّي طُلَع فات العِيال والوَطَــن واللّي يُقول أدي نَهار الميعـــاد واللّي طُلَع لا زاد ولا راحِلـــه يا ما يَقاسي مِنْ صَعيب الحِيــال وانْ راح ومات ما حَدّ عَنّه يَسْــأل إن عاش وجا لازم يَشَوّق الوَطَن دور

حَمْل أمير حَجّ السَّعيد الأبْيَــن بمَحْمَل الهادي وشَدّ الجهـــاز<sup>69</sup>

55. يعرف هذا النص بـ العبة الحجية المحبية ، وتمثل إما منفردة في مناسبات الحج، وأحيانا كفصل أخير من لعبة «علم وتعادير». فيما يخص البلدان والقرى التي يمر عليها الحجاجَ في هذا الزجلُّ نضعها بين قوسين لزيادة البيان. أقدمُ المصادر لطريق الحج المصري، ذكره أبن فضل الله العمري. مسالك الأبصار في ممالك الأمصار. تحقيق كامل الجبوري ومهدي النجم. بيروت: دار الكتب العلمية، 2010، 343-340/2. وأكثرهم تفصيلا، القلقشندي. صبح الاعشافي *صناعة الانشا.* القاهرة: المطبعة الأميرية، 1919، 185/14؛ علي مبارك *الخطط التوفيقية.* القاهرة: المطبعة الأميرية، 1881، 2/22/29 و36-8/14 عقيل الشريف المختار من الرحلات الحجازية إلى مكة والمدينة المنورة. جدة: دار الاندلس الخضراء، 2000، ص1438 عبد القادر الجزيري. الدرر الفرائد المنظمة في أخبار الحاج وطريق مكة المنظمة. تحقيق محمد حسن إسماعيل. بيروت: دار الكتب العلمية، 2002، 54/2-58. فيما يخص موقع الحجاز، انظر ياقوت. معجم البلدان. بيروت: دار صادر، 1993، 218/2.

56. الوقف أي الوقوف بجبل عرفات.

57. نوق: جمع ناقة.

58. البركة المعروفة ببركة الحاج، القلقشندي. صبح الاعشا، 386/14.

MEAH, SECCIÓN ÁRABE-ISLAM [0544-408X] 66 (2017), 237-264

ودُقّ في النُّوبه وسار الدَّليـــل وقامَت الرَّيات لِدَرْب الحِجــاز يا مَصْعَب الفُرْقَة نَهار الـوداع مِنْ الرَّفاقه الغالِيين العُــــزّاز شالوا وراحوا واخْتَفوا عَن العُيون واسْتَقْبَلوا وَسْع الخَلا والرِّمال ياما مِن المال انْتَفَق على النَّبْكي واللَّى انْتَفَق في حُبّ طَه حَللال

شالوا مِنْ (البِرْكَة) أتوا (للبويب) مَنْ بَعْد الأزيار جوا المَساطِب قَوام فَقُوام فَقُلْت يا رَبِّي تَكون لِي مَعيب حَتَّى أشاهِد بَدْر زاح الظَّسلام خَشُّوا عَلى الدَّار قالت العارفين دي دار حَمره اسْتَمِع يا غُسلام واللّي سَبَق على الدَّار وَرَدَّ في حين تَح المَطايا في دِياجي اللّيــــال<sup>60</sup> واللّي انْقَطَع خَلْف الرَّكايــب وَرا أما جا يَقاوي لَمْ يَقْتل جَمــــال

دور نَصَبوا الهَمّ عَرْض وواد الشَّرا والبَيع لَمّا تَشْتهيه النُّفـــوس مِنْ سائِر المَأْكول وعَزّ الطَّعام بِين المَوالي والحَبايب جُلــوس

واللَّحَم ضاني في سياخ مَنْ كَباب وكُلّ شِيء مَوجود وأصْلَك فُلوس<sup>61</sup> وكُمْ فَتَى طالع بِعَزّه ومــــال حَكَم عَليه رَبّه انْقَطَع في الجِبـال وكَمْ فَتَى شَمْلول وباعه طَويــل طِلَع بَلاش رَجَع مَعْهُ جور جَمال<sup>62</sup>

حَمل أمير حَجَّ السَّعيد الأميـــن وجوا المَصانِع تَحَلَّ أبو زيد حَقيق كُنْت أَحْسِبوا بُستان ويَطْرح بَلَــَح أتاريه أسيه في الطَّريق يا رَفيــق 63 جِزْنا (المِيقَات) بِاللَّيْل رَأينه زَلَط قَطَع حِجاره راسِخه في الطَّريق 64 خَشُّوا عَلَى (عَجْرُود) طُلُوع النَّهار جِتْهُم مَلاقَه مِنْ (السُّويس) يا رجال 65 دار الشَّرى والبِيع وعَبُّوا القِــرْب مِنْ نابِعَه فيها مُويه زُلـــــال66

حَمِل أمير حَجّ السَّعيد الأمين بمُحْمَل الهادي خِيار الــــوري

59. أمير الحج: كان مكلفا بالسهر على أمن القافلة وقيادتها بنفسه مع قوة عسكرية لحمايتها من تعديات البدو، انظر الجزيري. *الدرر الفرائض،* 19/1-238. المَحْمِل: الهَودَج، انظرأحمد أمين. *قاموس العادات والتقاليد والتعابير* المصرية. القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، 2002، ص374.

60. تُهيَّأ: أتاح له الشيءُ. 61. الكَبَاب: اللحمُ المُقطِّع يُشْوَى على الجَمْر.

62. شملول: سريع خفيف نشيط يقِظ. بلاش: بلا شيء، مجانا، سيد عبد العال. معجم الألفاظ العربية، ذات الحقيقة والأصول العربية. القاهرة: مكتبة الخانجي، 1997، ص139. 63. أناري تستخدم للتعجب: عدم معرفة سبباً لأمرأ ما، انظر أحمد أمين قاموس، ص444.

64. مواقيتُ الحجّ: الأماكن التي تبدأ فيها مناسكه ومواضع إحرام الحاجّ. 65. عجرود من عجرد: خفيف سريع. السويس: مدينة مصرية، تقع على رأس خليج السويس؛ وهي أكبر المدن المصرية المطلة على البحر الأحمر، انظر ياقوت. معجم، 286/3.

66. القِرْبَةُ: وِعَاءٌ مِنْ جِلْدٍ يُوضَعُ فِيهِ الْمَاءُ وَنَحْوُهُ. ماءٌ زُلال: الماءُ العَذْبُ الصَّافِي.

> جوا لِلْسَبِيخه قَطروا جَمالهـــم واللّي انْقَطع لا باع ولا اشْتَـــرى<sup>67</sup> جازوا على رَأْس النَّوطير حَقيق واللَّي انْسَرق حَرَم لَذيذ الكَـــــرى<sup>68</sup> (لِلْمُنَصَرِف) خَشُّوا (لوادي القِباب) جازوا عَلى (الصَّدْره) وَجدوا الرِّجال69 مِنْ بَعْد (وادى التِيه) أتينا نَخْلُ جِتْنا عَرَب مَعَها بَضايع غُلَوالً 70

[194]

خَشُّوا عَلَى الدَّارِ سَالِمِينِ غَانِمِينِ أَرْضِ (العَلايه) حَطِّ فيها وَشْـــال<sup>72</sup> مِنْ (العَراقِيب) نَفَذوا جِمالِهـم ونَزَلَت (العَقْبَه) لَها شَرْح طـــال 73

ياما يَقَاسوا يُوم نُزول العَقْبِ وحَطِّ أمير الحَجِّ يا مَنْ حَضَرِر أول عوايدها العَرَب انْكسِت وانْجَز له مَوْكِب مَليح مُفْتُخـــر خَشُّوا عَلَى الدَّار بِالطُّبُول والزُّمور بِمَحْمَل الهادي خِيار البَشَـــــــ

نادى المُنادي الأمان الأمان في كُلّ مَن باع واشْتَرى بالحَالل وفاعِل الخَيرِات مِنْ أهْل اليَمين ﴿ وَفَاعِلَ السِّيئَاتِ مِنْ أَهْلَ الشَّمِــــالُ 74

حَمْل أمير حَجّ السَّعيد الأمين بِمَحْمَل الهادي نَبيّنا الرَّسول خَشُّوا عَلَى الشُّرْفه دام العِظام والنَّوق هاجَت تَحْت شيل الحُمــول ومِنْ بَعْد دا خَشّوا (المَغاير) قَوام فِيها نُهور تَجْري كَما شَهْد ســـال<sup>75</sup>

67. السبيخة من سبخة: سهل رملي ذو ملح ونزر، رينهارت دوزي. تكملة المعاجم العربية. ترجمة محمد سلام النعيمي. بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة، 1997، 20/6.

68. ناطر أو ناطور (الجمع نواطير): حافظ الكرم أو الزرع أو نحوهما وحارسه.

69. صدار: موقع قرب المدينة، انظر ياقوت. معجم، 3/7و3. وادي القباب هو وادي كثير الرمل، القلقشندي. صبح

70. كانت مدينة نخل عاصمة سيناء القديمة وكانت بمثابة مركز بلاد التيه وقيل بإنها سميت (نخل) لنعومة رمالها والتي تبدو وكأنها نخلت بمنخل، ياقوت معجم، 276/5.

71. الحِلْمُ: الأناةُ وضبطُ النَّفْس، ذكره النويري بصيغة «حلوم»، انظر نهاية الأرب، 106/8.

72. في الرحلات الحجازية، هي العلا، ص1442.

73. عرقوب البغلة هو مكان على طرف البحر الأحمر، القلقشندي. صبح الاعشا، 386/14. العقبة مدينة أردنية تقع

على ساحل البحر الأحمر في أقصى جنوب الأردن، ياقوت معجم، 134/4. 74. الآيات التي تشير لأصحاب اليمين (رخاء وسعادة)، وأصحاب الشمال (عذاب وسوء الجزاء) عديدة. منها: «وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النِّمِينِ \* فِي سِدْرٍ مَّخْصُودٍ [...] وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ السَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ \* فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ...» [الواقعة 27-28، 41-42].

75. مغاير شعيب أو مدائن شعيب هي مدينة أثرية تضم بيوت ومعابد أثرية منحوته في الصخر والجبال تقع في منطقة من مدينة البدع السعودية، على مبارك الخطط التوفيقية، 26/9.

MEAH, SECCIÓN ÁRABE-ISLAM [0544-408X] 66 (2017), 237-264

دَقُوا النَّقَاقِير والطُّبول والزُّمور ُ والحَجِّ ساير في وَسيع البِطِ الحِ<sup>77</sup> خَشُوا (المُويْلِح) مَع طاوع النَّهار وزَفَّت المَحْمَل تِداوي الجِ الجَّور اح<sup>78</sup> وجوا سَلْماً سالِمين سَلْموا عَلى الكُفوفيه أو هيل السَّمُ العَامَلُ المَّامَلُ العَامَلُ السَّمُ العَامِينِ سَلْم

بُسُطُوا أيديهم لأُمَّ الكِتــــاب والفاتِحَة إنْ كُنْت تَدْري المَقــــام<sup>79</sup> لِلُوالدين والعالِمين دُول جَميع وساير الأمُوات نِسا مَعَ رِجــــال

اطُلع عَلى (دامَه) (ولَزْلَم) حَقيق (واصْطَبُل عَنْثر) بَعْد (فَرْش النَّعام) 80 و(الوَش) مَحْسوب نِصْف دَرْب الحِجاز وكون عَلى عَنْزه شديد يا غُلماً 18 ومَنْ حَنَك (حُوره) وفي (نَبْط) كون سَهْران وعِينيك لَمْ تَشُوف المَنام 28 مِنْ (الحَضيره) خُشَ (لانْبَع) قَوام بَنْدَر سَعادَة في هَنا واتَّمال الله الله عسرور وارْتاحَت الأعلام بإذن الجَلل

دور مِنْ بَعْد (لِنَبْع) و (السَّقْيفه) جَبِـل نُصْرَه لأصْحاب النَّبي الكِـــــرام<sup>84</sup> اللِّي غَذَّوا في الكافِرين الطُّغاه والا نَزَع الكِرام مَقَدَّم إمـــام رَبُّه عَطاه النَّصْر في (الأَبْرَقَيْن) لَمّا غَزا الكفار جُيوش اللِئــــام

76. عينونة وهي واحة تقع على بعد 20 كيلومتر إلى الشمال من مدينة ضباء الواقعة شمال السعودية. كانت تسمى عين أونة، ثم ادغمت فصارت عينونة، وبعض الحجاج يسميها عيون القصب لكثرته في مائها الجاري، انظر ياقوت. معجم، (عين أنا) 176/4 على مبارك. الخطط التوفيقية، 26/9.

77. بَطَحاءُ مَكَّةً وَبِطاحُها: وَهِيَ مَساكِنُ قُرَيْشُ البِطاحِ وَهُمْ خِلافُ قُرَيْشِ الظَّواهِر، ياقوت. معجم، 1/446.

78. قرية المويلح التي نتبع محافظة ضباء التابعة لمنطقة تبوك، شمال عرب السعودية. كانت سابقاً إحدى المحطات الرئيسية لطريق الحج الساحلي، انظر الرحلات الحجازية، ص394.

79. أمُّ الكتاب: فاتحته، سورة الفاتحة.

80. الذام من نواحي اليمامة، إقليم من الجزيرة العربية إلى الجنوب من نجد، ياقوت. معجم، 433/2. طبقاً لعلي مبارك، اسطبل عنتر هو فضاء صغير بين جبال ووعر، ومضيق، ويرى البحر المالح من بعض الأماكن، الخطط التوفيقية، 22/14. قارن ما كتبه أحمد أمين في قاموسه، ص53. طبقاً للقلقشندي: «رأس وادي عنتر»، صبح الاعشا، 88/6/14. فرش في اللغة: صغار الأنعام والدواب التي لا تُطيق الحمل. في القرآن: «وَمِنَ الأَنْعَامِ حَمُولُةً وَقُرْشًا» (الأنعام: 142). لم أجد مكانا بهذا الاسم «فرش النعام» بين الأزنم أو الأزلم (نصف طريق الحج) ووادي عنتر، ولكن ذكر القلقشندي اسم «شرفة» في طرف بحر القلزم.

81. استخدمُ المخايل لفظ «وُش» بالعامية المصرية بدل «وجه»، وهو جفار في وادي يسيح ماؤها ليلا ويشح نهاراً. عنزة هي عصاة للتوكاً.

22. الدنك: أعلى باطن الفه. حوره أو حوراء هي ميناء تاريخي على البحر الأحمر، شمال ينبع وجنوب الوجه، ياقوت. معجم، 316/2. في المخطوط «نط»، وصحتها نبط: وهو جفار عذب سانغ، الجزيري. الدرر الفوائد، 56/2. 83. الحضيرة: قاع فيها آبار ومزارع يفيض عليها سيل النقيع، قرب المدينة، ياقوت. معجم، 273/2 ينبع: تقع على

63, المتصورة. في نيه أبار ومرارع يغيض هيه سين الفياء تالوب المديد اليادوب المعبم، 1/3/2 يتبع. لفع على ساحل البحر الأحمر في إقليم تهامة، ياقوت. معجم، 449/5. بندر هي كلمة من أصل فارسي بمعنى مرسى السفن في المناء

84. لم أجد السقيفة في الطريق الذي رسمه القلقشندي، ولغويا هي العريش يُستظل به، وسقيفة بني ساعدة: ظُلَّةٌ كانت لهم بايع تحتها المسلمون أبا بكر الصديق رضى الله عنه بالخلافة، ياقوت معجم، 227/3.

رَبِّي نَصَر طَه حَبيب القُلوب واللّي مَعُه فازوا عَلى أهْل الضَّللال طَه سَرى بِه جِبريل الأمين وخاطَبُه مَوْلاه بِأَحَسْن سُولًا هُو الله عَلَى أَهْل المُعين الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ال

(اللَّقاع) و (مَسْطَوه) و (رابغ) كَمان وانْدَه وقُول بِالْعَزْم يا مَهْد لــــي 87 إذا نَدَهْت في الطَّريق يَنْجَـدنَك صاحِب مَقام في الدَّرْب سُلُطان ولي ومِنْ أطْر اف جَدا لي الاحْتَـرام ونَسْأَل الله كَرْبِنا يَنْجَلــــي مِنْ عَقَبَة السُّكُر أتينا خَليــص وفي (المَدَّرج) سِير عَلى كُلِّ حال88 [196]

وبَعْد (وادي فاطِمة) تَلْنَقــــي (عُسْفان) وأياها مُويه زَلــــــال<sup>89</sup> دور

دَخَلُوا عَلَى (مَكَّه) وهُمْ حارِمين بِمَحْمَل الهادي عَلَيه السَّلِم 60 عَقَّدُوا لَه مَوْكِب نَهار الدُّخُول وانْقامَت الرّايات لِباب السَّلَم للم دَخَلُوا فُراحه في الحَرَم لِلْطُواف وهَرْوَلة لُه المَرْدي تَمام المسرَام 10 باتوا على (عَرَفات) لِثاني نَهار لَمَّا وَجَب عَصْر الوقوف صار حَلال

دور

حَجّوا وقَد غَفَرَت جَميع الذُّنـوب وسَمَعوا مَواعِظ خَطيب الجَبَــل عِنْد الغُروب نَفَروا جَميع الذُّنـوب دا المُحَمَّلين صاروا في أَدْسَن خُلَل صاروا (لِمُزْدَلْفة) وأخَذوا الجِمار واللَّي سَبَق حَصَل مِنّا بِالعَجَـــل 92 صَلُوا صَلاة العِيد وأدّوا الفُروض والرَّجْم في أبليس وَجْب يا أُصّـال على عَدو الله الذي قَد أَبَــــي عَنْ السَّجود قام انْطَرَد لا مَحــال

85. الأبرقين هو منزل على طريق مكة، ياقوت. معجم، 66/1.

86. هناك سورة بهذا الاسم، بدايتها: «طه ما أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْفَى» [1:2]. لم تُستخدم في الجاهلية، واختلفوا في أصلها؛ فقالوا: حبشية معناها: يا محمد، أو سريانية: يا رجل، أو نبطية: يا إنسان وطه من أسماء رسول الله. جبريل: اسم علم مذكر، وهو أهم ملائكة السماء، وتلفظ آخر لجبرائيل وهو مذكور في معظم اللغات السامية والديانات السماوية، معناه: رجل الله، أو أظهر ذاته جباراً. وهو مركب من "جبر" المذكر أنفاً، و"إيل" الله. وقد ورد ثلاث مرات في القرآن، كقوله تعالى: «قُلْ مَنْ كَانَ عَدُواً لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَرَّلُهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ...» [البقرة: 97].

87. القاع: منزل في طريق مكة بعد العقبة، ياقوت، معجم، 298/4. رابغ مدينة سعودية، وإحدى محافظات منطقة مكة المكرمة. وهي مدينة قديمة تقع على ساحل البحر الأحمر في إقليم تهامة، انظر ياقوت. معجم، 11/3.

88. مَدُرَّج علي عند القلقشندي، صبح الاعشا، 386/14، وانظر ياقوت. معجم، 76/5.

98. ببطن مر ومرّ الظهران: واد كبير من أودية تهامة غرب السعودية حاليا، انظر *الرحلات الحجازية،* ص1441. عسفان هي المدينة الجامعة بين مكة والمدينة، وهي منهل من مناهل الطريق بين الجحفة ومكة وتسمى بالأبواء لتبوء السيل به، ياقوت. معجم، 121/4.

91. فيما يخص شعائر الحج، انظر خالد المشيقح. المختصر في العبادات. الرياض: مكتبة الرشيد، 2008، ص274-235.

92. المزدلفة: ثالث المشاعر المقدسة التي يمر بها الحجيج في رحلة إيمانية يؤدون فيها مناسك الحج حيث تقع بين مشعري منى وعرفات، ياقوت. معجم، 220/5.

MEAH, SECCIÓN ÁRABE-ISLAM [0544-408X] 66 (2017), 237-264

مِنْ بَعَد دا فَكُوا ثِياب الاحْـرام وقَصَوّا أَظَافِرَ هم وحَلْقوا جَميـع واللَّى اعْتَمَر واجِب عَليه الفِدا ولَوْ يَكون مَحْتاج والاّ تَطيــــع و لَحَيِّ مِنْ بَعْد ما تَمُوا جَمِيع الشُّـرَوط أَيّام ثَلاثة مِثْل زُهور ِ الرَّبيــــــــع وعِنْد رابع يُوم يَكون الرَّحيال وقَدْ شالَت الأحمال ظُهور الجمال وخَلُوا عَلَى (مَكّة) مَعَ المَحَمّلين وطافوا بِبَيْت الله وتَمّ الوصـــال دور [197]

بَعْد القُدوم طافُوا طَواف الوَداع مِنْ كَعْبَة الله وبَيْتِه العَتيـــــــق<sup>93</sup> طافوا وقالـــوا داور أو لا وَداع لا كَعْبَة الله الغَنْي الشَّفيــــــق وحَمْل أمير حَجّ السَّعيد الأمين وسار المُبَشِّر والدَّليل في الطّريق عَشْرَه مِنْ الأيام وهم سائِرين مِنْ بَعْد شافوا نُور يَفوق الهَلل الله عَشْرَه مِنْ الأيام وهم سائِرين دَخلوا عَلى (طِيبه) وهُم فارحين بمَحْمَل الهادي بَديع الجَمـــال<sup>95</sup>

ياما بَكَت عالِم نَهار الجَمَــل ولَمّا أتّى قُدّام في باب الرَّسول 60 ياما بَكَت عالِم نَهار الجَمَــل وصار يَمْرَغ بِالخُدود لِلْعَتـب ومِنْ بُكاه صار دُموعه هُمــول ولَمّا تَمَلُوا بِالزّيارة صَحيـح نادى المُنادي الحُمول الحُمول خَرجوا مِنْ الحُجْرة وهُم باكِيين مِنْ فِرْقَة الهادى وبَعْد الجبال 97 دا فَرْقَة المَحْبوبِ عَذابِ القُلوبِ فيا سَعْد مَنْ جاور حِماه في و لا

حَمْل أمير حَجّ السَّعيد الأمين وقد صارَت الحُجّاج مَعْه في أمان فاتوا جَميع الذُّور ونالوا الأُجور ورَجَعوا عَلَى البِرْكَه وآن الـــأوان دَخَلُوا بِمَوْكِب نَهار الخَميس في مِصْر بِالمَحْمَل كَدا في زَمان فَرَحَتَ أَهَالِيهُم بِهِمْ كُلِّهِ ــــــم جُوهم والاقوهم نِسا مَع رِجال مَنْ صان نَفْسَه عَنْ طَريق الفَساد قد صان حَجّه من جَميع الوبال دور الاستشهاد

و إنْ حَد قال لَكْ مَنْ نَظِّم دَى الكَلام فُقول لَهُم حَسَّان رَئيس الخَيــال<sup>98</sup> [198]

93. البيت العنيق: الكعبة المشرَّفة، بيت الله الحرام. 94. الكعبة: البيتُ الحرام بمكَّة، أوّل بناء وضع للنَّاس من أجل العبادة؛ مُكعَّب الشَّكل رفع بناءه النَّبيّ إبراهيم عليه السَّلام بمكّة وجَّدته قريش، وتسمَّى كذلك البيت العتيق. انظر *الرحلات الحجازية، ص1*405.

95 طيبة من أسماء المدينة المنورة

96. إغاثة الرسول للجمل، نجدها عند البيهقي. دلائل النبوة. تحقيق عبد المعطى قلعجي. بيروت: دار الكتب العلمية،

97. الحجرة النبوية الشريفة، هي حجرة السيدة عائشة بنت أبي بكر التي كانت تسكنها مع النبي محمد، وهي التي دُفِن فيها بعد وفاته، انظر الرحلات الحجازية، ص1204.

98. ثبت اسم المخايل: حسان، لا يمكن أن نثبت إلى قرن ينتمي هذا المخايل، ولكن يبدو أنه ينتمي للفترة الأخيرة، أي القرن التاسع عشر.

في الفَنّ مِنْ قَبْلِه أبوه لا كَالم يَدْري المَغانِي واللَّغه والمَقال ولمَّا دَعاني الشُّوق لأرضِ الحِجاز نَظَمَت مِن وَجدي هَذَا السُّوال السُّوال السَّغْفِر الله العَلي العَظيــــم مِنْ الخَطايا والذُّنوب النَّقــال وأنا المَعْني ارْتَجي رَحْمَتــك يا مَنْ اليك المُرْتَجَع والمَالُ والدُّنوب النَّقـال وأنا المَعْني ارْتَجي رَحْمَتــك يا مَنْ اليك المُرْتَجَع والمَالُ والدُّنوب النَّق وأن الخيل المُؤتَد وأواو ره دال الغيم في الحُون له (ع به دال) ويَسْمَح لِي (سي دال) المُؤتَر في الحُون له (ع به دال) ويَسْمَح لِي (سي دال) المَّذِّر وَسُقَيق المُوى رَشَا نَجُده (واو ر دال) عَبْد ورَقيق المَّغني والله (ع ب دال) عَبْد ورَقيق المَّغني والله (ع ب دال) السَيد وشَقيق على الخَدِّ مُقيم المُؤتَّر كَ بِأنَّ ريقه (ش هـدال) عَبْد ورَقيق والتَّغْر بَسيم أَدُون له (ع ب دال) عَبْد ورَقيق خديم أو سمَح لي لكان لي (سي دال) سَيد وشَقيق على الخَدِّ مُقيم أو سمَح لي لكان لي (سي دال) سَيد وشَقيق على الخَدِّ مُقيم أو ورد وال وردال وردون والمَّغني والوصل كريم ورشا نَجْده (واو ردال) وردون وشَقيق على الخَدِّ مُقيم أس وعِذار دور المَّغْر بَسيم قُرُقُف وعِقار الله المَالِي الله (ع ب دال) عَبْد ورَقيق خديم النَّغْر بَسيم قُرُقُف وعِقار الله ويَوْن له (ع ب دال) عَبْد ورَقيق خديم النَّغْر بَسيم قُرُقُف وعِقار الله الله ويَوْن له (ع ب دال) سَيْد وشَقيق بالوَصْل كريم سِراً وجَهار ورقيق وسَمَح لي لكان لي (سي دال) سَيْد وشَقيق بالوَصْل كريم سِراً وجَهار وسَمَح لي لكان لي (سي دال) سَيْد وشَقيق بالوَصْل كريم سِراً وجَهار وسَمَح لي لكان لي (سي دال) سَيْد وشَقيق بالوَصْل كريم سِراً وجَهار وسَمَح لي لكان لي (سي دال) سَيْد وشَقيق بالوَصْل كريم سِراً وجَهار وسَمَح لي لكان لي (سي دال) سَيْد وشَقيق بالوَصْل كريم سِراً وجَهار

## 4. CONCLUSIONES

Los abundantes textos del teatro de sombras, reunidos en el manuscrito de *al-Rawd al-waddāḥ* y nunca publicados en su gran mayoría, revistan una gran relevancia: por una parte, amplían el repertorio de piezas dramáticas que por mucho tiempo se creían perdidas, contribuyendo sobremanera en rastrear la evolución del género a lo largo de su historia. A modo de ejemplo, recordamos que *'Alam y Ta'ādīr* se remonta al siglo XVI y no al siglo XIX, como sostenían varios estudio-

99. إشارة إلى الآية: «وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنتَهَى» [النجم: 42]. 100. بليق: ضرب من الشعر العامي يغلب عليه الهزل والمجون، دوزي، تكملة معجم، 436/1. وعند شوقي ضيف: «زجل [...] منه ما سمته مصر بلَّيقاً، وجمعته على بلاليق، وهو ما تضمن الغزل أو الخلاعة والأحماض»، عصر الدول والامارات. مصر الشام القاهرة: دار المعارف، 1984، ص386. 101. القرقف: الماء الباردُ الصافي، وهو أيضا الخمر.

MEAH, SECCIÓN ÁRABE-ISLAM [0544-408X] 66 (2017), 237-264

sos<sup>102</sup>; y por otra, contrasta la idea de que los intérpretes del siglo XIX no hacían sino repetir el estereotipo de temas, personajes y tramas que habían heredado de las viejas colecciones del género.

La mención de varios aspectos del islam, haciendo hincapié, sobre todo, en su dimensión espiritual, en su interés por la ciencia y en favorecer la tolerancia al elogiar reiteradamente la figura de Jesús, sus palabras y obras, pone de manifiesto la riqueza del género. De hecho, los artistas de sombras, adheridos a las escuelas sufies, sacaban partido de la teatralidad juglaresca y la usaban para sus fines.

Debe subrayarse, sin embargo, que el teatro de Ibn Dāniyāl, caracterizado por parodiar registros y contextos literarios, incluso islámicos, y basado en la ambivalencia, la presentación de una armoniosa síntesis de lo culto y lo popular, la adecuación entre experiencia y personajes, y toda la compleja maraña tejida para presentarnos la realidad de su momento fue una obra maestra difícil de superar en épocas posteriores<sup>103</sup>.

Hay que esperar hasta los siglos XVI y XVII para encontrar dignos sucesores del género, tales como 'Alī Naḥla, Sa'ūd y Dāwūd al-'Aṭṭār. Para ellos, la trilogía daniyalí aparece como una apuesta notable, pero lejos de sus expectativas para renovar el género. Supieron crear un estilo propio, cimentado fundamentalmente en los zéjeles. Su obra aparece teñida de una gracia especial, con gran sencillez y elegancia, sin cargar las tintas en episodios obscenos ni cómicos, más bien sus composiciones reflejan un aire de lección y exhortación.

Tan interesante como bello resulta el trabajo de Dāwūd y sus maestros, hasta el punto de convertirse en un modelo de clasicismo del género, la imagen arquetípica, a la cual todos los artistas posteriores intentan remedar. De hecho, las obras de los siglos siguientes, en su mayor parte, se inspiran en los autores de los siglos XVI y XVII, más que en el teatro de Ibn Dāniyāl, concebido como obra lasciva e indecente y cuyos manuscritos gozaron de poca difusión. Aunque esto no quiere decir que las piezas tardías no carecen de episodios obscenos y personajes disolutos, habida cuenta de que muchas de ellas se representaban en cafeterías y taber-

<sup>102.</sup> A. Taymūr. Jayāl al-zill, p. 23.

<sup>103.</sup> A. Shafik. "El saber médico en las obras literarias: el caso de la trilogía de Ibn Dāniyāl". Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, 39 (2011), pp. 22-23.

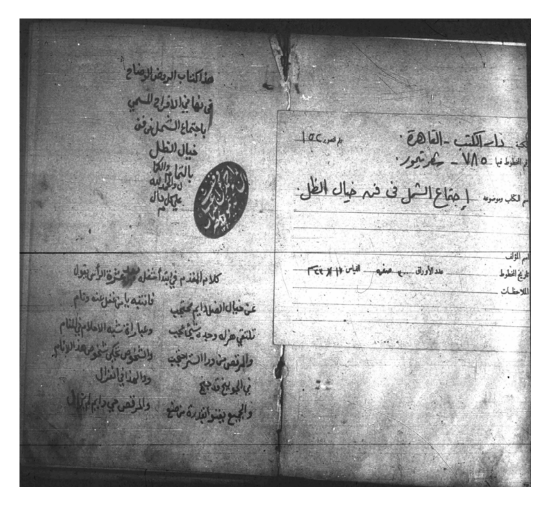
nas a un público dominado fundamentalmente por hombres<sup>104</sup>. Cierto es que se mantiene la línea de un teatro gracioso, popular y cotidiano<sup>105</sup>.

El éxito de ciertas obras, encontradas en el manuscrito de *al-Rawd al-waddāh*, especialmente 'Alam y Ta'ādīr, la más popular, heredada de los preclaros del género de sombras de los siglos XVI y XVII, movió a los intérpretes de sombras a representar varios de sus episodios, intentando captar la esencia de los personajes y las situaciones que reflejan. Aunque en ocasiones se ciñen a los modelos originales, su imaginación se muestra fértil al aportar nuevos episodios. Se aprecian algunas diferencias en la trama acorde a la personalidad de sus intérpretes, sus gustos literarios, sus aficiones y el tipo del receptor. Se esforzaron por acomodar sus obras a los tiempos en que vivían y, con habilidad pero con clara conciencia de lo que les requería su quehacer literario, fueron introduciendo nuevos elementos. Como ejemplo al propósito, A. Taymūr recuerda que los egipcios suelen cambiar algunos episodios, aparte de poner el nombre Ta'ādir en vez de 'Umar<sup>106</sup>.

<sup>104.</sup> Ms, fols. 7, 92, 170, 211-12, 261, 280. En las piezas de sombras, es frecuente la mención del vino y los parlamentos que el ebrio dirige al resto de sus acompañantes, véase, por ejemplo, ms, fols. 4-8. Sobre las reuniones de las tabernas, como herencia del teatro de Ibn Dāniyāl. *Tayf al-jayāl*, pp. 5-6, 11-12.

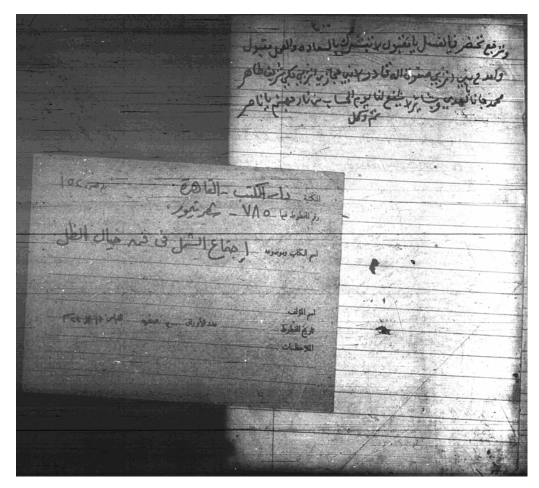
<sup>105.</sup> La imagen grotesca de la novia en *Tayf al-jayāl* de Ibn Dāniyāl es parecida a la de los artistas modernos del género, salvo que en la pieza de Ibn Dāniyāl trata de una vieja consumada, véase *Three shadow plays*, pp. 40-41 y el ms, fols. 235-6.

<sup>106.</sup> A. Taymūr. Jayāl al-zill, p. 24.



Primer folio del manuscrito

264 Ahmad shafik



Último folio del manuscrito